161016 61;61;13

کشورهایی است ایران از جمله کسورهایی است که دارای قدمت و همین رو آثار و اساطیری دارد که از گذشتهٔ پربارش حکایت می کنند. ما با مطالعه در حکایت می کنند. ما با مطالعه در حکایت می کنند. ما با مطالعه در می از نوا هاطیر کشورهان درمی یابیم بیدایش قومیت ایرانی شکل گرفته است. نیساز نژاد هند و مهاجرت به آسیای مرکزی. مهاجمان خارجی کشورشان مورد تجاوز و هجوم ق می گرفت. ایرانیان برای کسب استقلال و مقاومت د

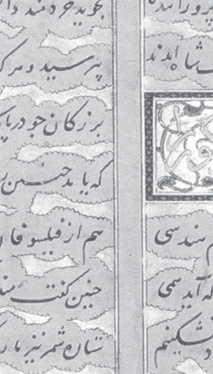
مهاجمان خارجی کشورشان مورد تجاوز و هجوم قرار می گرفت. ایرانیان برای کسب استقلال و مقاومت در برابر متجاوزان با آنها به مبارزه می پرداختند. در این میان شجاعت و پهلوانیهای عدهای از سپاهیان و سرداران مورد توجه قرار گرفت و این شجاعتها سبب ساخت داستانهایی شد که بعدها سینه به سینه و نسل به نسل در میان افواه می گردید و با شاخ و ترگ دادن به این پهلوانیها عدهای بهعنوان راوی و میهندوست آنها را ثبت می نمودند و به راویان نسلهای بعد انتقال می دادند و به کم کم این داستانها بعد زمانی و مکانی خود را از دست دادند و به حماسه و اسطوره تبدیل شدند. قطعاً در این میان نقش راویان چه می نمودند در تکوین این حماسه ها را ضبط و یادداشت نبودند می توان ادعا نمود که کشور ایران دارای این همه حماسهٔ ملی نبود.

کلیدواژهها: راویان، حماسه، ملی، نقش، ایران.

مقدمه

همان گون و که میدانیم و در آثار حماسی و اساطیری کشورمان نمایان است، هیچ اثر حماسی خلق نمی شده است مگر آنکه شاعران حماسه سرا از راوی یا راویانی بهعنوان منبع استفاده می کردهاند. با اندک دقتی در شاهنامه مشاهده می شود که در این اثر بزرگ حماسی، همچنان که خود بارها بیان داشته است، از راویانی با نامهای مختلف استفاده شده است. پس، حماسه با نام این راویان در ادبیات تمام ملل و بهویژه در ادبیات غنی و پربار حماسی کشورمان گره خورده است. این راویان در شکل گیری حماسهها بی شک نقش اساسی بازی کردهاند.

«راوی به معنی روایت کننده در ادبیات داستانی شخصی است که داستان و وقایع را روایت کند و بر دو گونه است: ۱. راوی اول شخص، که دارای هویت واقعی و محسوس است، ۲. راوی سوم شخص که در آن، راوی در متن داستان آشکار نیست و در حوادث آن شرکت ندارد. نقل کننده و باز گویندهٔ سخن از کسی و در اصطلاح روایت کنندهٔ شعر و داستان. در ادبیات عربی راوی شعر به کسی گویند که حافظ شعر باشد و قصیدهٔ شاعری را با لحن شیوا و آواز خوش در مجالس بخواند.» (دایرةالمعارف بزرگ نو، مدخل راوی)



«داستان ها و روایات قدیم اگرچه مأخذ و منشأ حماسهاند ولی به تنهایی از مزایای یک منظومهٔ حماسی عاطل می باشد و درآوردن آن ها به صورت کامل حماسی یقیناً نتیجهٔ طبع و هنرمندی وقاد و قدرت استادی است که همت بر نظم آن تمارد. این عمل از راه افزودن عناصری صورت می گیرد که بعضی از آن ها تنها معنوی و بعضی دیگر کلامی و لفظی است. آهنگ پهلوانی و طرز بیان و انتخاب کلمات و عبارات و دقت در استفاده از آنچه برای تحریک حس پهلوانی مردم لازم است، چون جملگی با هم گرد آیند باعث می شوند که یک روایت پهلوانی ساده و غیر محرک و خشک به منظومهٔ حماسی زیبا و محرک و دلپذیری مبدل شود. (صفا، ۱۳۸۹: ۱۱)

اسطورهها، روایتهای پهلوانی و داستانهای گوناگون غنایی – حماسی، از دیرزمان و پیش از آنکه در دفترها و مجموعهها فراهم آورده و نگاشــته شــوند، به گونهٔ گفتـاری و در قالب نقلهای سینه به سینه در میان تودههای مردم نشر مییافته و راویان و نقالان حرفهای، میانجی این نشـر و انتقال بودهاند و یا از مادران و پدران به فرزندان و از نسـلی به نسـل دیگر میرسیده است.

امروزه از روایتگری و ناقلان داستانها و سرودههای کهن آگاهی چندانی نداریم و نام و نشان و چگونگی کنش فرهنگیشان همه در غبار روزگاران ناپدید شده است. در روزگار اشکانیان (پارتیان) گروهی از اینان به عنوان «گوسان» شناخته میشدند و خنیاگران و سرودخوانان آن زمان بهشمار می آمدند. «گوسان»ها در دوران ساسانیان نیز کار سرودخوانی و نقل روایتها و یادگارهای کهن خاندانی یا قومی را عهدهدار بودند و برخي از آنان تا بدان پايه چيرهدست بودند که مانند پهلبد (باربد) به دربار شهریاران نیز راه می یافتند. بعدها اشارههای مبهمی به کار اینان در پارهای از متنهای تاریخی و فرهنگی عربیزبان و فارسیزبان به ثبت رسیده است. از مجموع این اشارهها و یادکردها چنین برمی آید که کار و کوشـش این گروه، جدا و همسـو با تلاش فراهم آورندگان و نگارندگان روایت های تاریخی و داستانی، از جمله سرچشمهها و پشتوانههای مهم پیوندیابی و شکل گیری و تدوین گام به گام حماسهٔ ملی بوده است. در روزگارانی که

لما بند وزند سی وی و از مردم کاردا خود اندرجان کا میآریده لمرد (مندر دان و بن

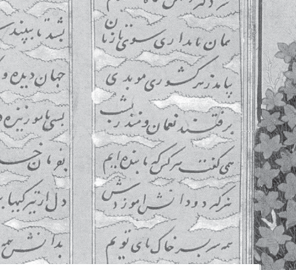
کار سوادآموزی و توانایی خواندن و نوشتن، بسیار کمدامنه و منحصر به خاندانهای چیرهدست و فرمانروا بوده است، این راویان و سرودخوانان و قصه گویان، کار گزاران عمده و نقش ورزان اصلی در نگاهداری و انتقال سنتهای دیرینه بوده و با پذیرهٔ گستردهٔ تودههای مردم دوستدار حماسه روبهرو می شدهاند.

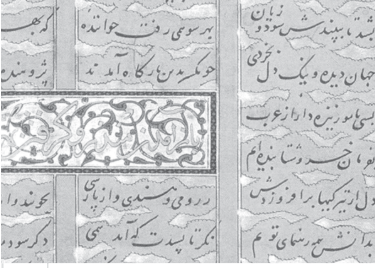
چندین سـده کوشـش دلسـوزانه و پیگیر لازم بود تا این گنجینهٔ پراکنده و عظیم از یادها و زبانها به دفترها راه یابد و ماندگار شـود. این کاری بود که دسـت کم از میانهٔ عصر ساسـانی با فراهم آوردن انبوهی از روایتها و داسـتانهای کهـن در خوتای نامگ/ خدای نامه و دفترها و مجموعههای دیگـر، که در بخش پیشـین از پارهای از آنهـا یاد کردیم، آغاز شد و پس از فروپاشی حکومت ساسانیان نیز به گونهای دیگر ادامه یافت. هرچه از آغاز اسـلام به سـوی سدهٔ چهارم (روزگار فردوسی) میآییم، نشانههای این کوشش پررنگ تر و نمایان تر می شود.

حماسه پژوهان جهان برآن اند که پایههای هیچ حماسه ای نمی تواند یکسره بر پشتوانه های نوشتاری و مجموعه های فراهم آوردهٔ فرهیختگان و نخبگان استوار باشد و جماسه سرایان سرآمد و کامیاب، آنان اند که افزون بر داشتن چنان پشتوانه هایی، از سرچشمه های پویای روایت های زبانی مردمی نیز سیراب شوند. از همین روست که ما در پاره های بازمانده از مجموعه های داستانی و حماسی فراهم آورده در سده های نخستین پس از اسلام و نیز در مقدمهٔ شاهنامه ابومنصوری، یعنی تنها بخش باقی مانده از این اثر، اشاره هایی به این گونه راویان و ناقلان داستان ها می یابیم.

به این ترک رویای و تحری تاسیان علی بیها همچنین یکی از گویاترین و روشن ترین رهنمودها به کار راویان و سرودخوانان را در تاریخ بخارا در دست داریم که نرشخی (درگذشته در ۳۴۸ ق) آن را در فاصلهٔ سالهای تالیف کرده است. وی در گزارش داستان سیاوش مینویسد: هاهل بخارا را بر کشتن سیاوش، سرودهای عجیب است و مطربان آن سرودها را کین سیاوش گویند و محمدبن جعفر [منظور نرشخی مؤلف کتاب است] گوید که از این تاریخ، سه هزار سال است.»







اکنون پرسیدنی است که آیا در همان زمان نگارش تاریخ بخارا، مردمان توس (زادگاه فردوسی) و دیگر شهرهای خراسان، به یاد سیاوش و دیگر نامداران حماسه ملی، سرودها و روایتهایی را در گردهماییهایشان نمیخوانده و بارای یکدیگر نقل نمی کردهاند و فردوسی کودک یا نوجوان، شنونده و به یاد سپارندهٔ آنها نبوده است تا بعدها به هنگام پیوستن و سرودن شاهنامه، آنها را با پشتوانههای نوشتاریاش درآمیزد و بدانها ساختار نهایی ببخشد؟

در همین راستا، ابوریحان بیرونی (درگذشته در ۴۴۰ ق) در «آثار الباقیه» پارهای از روایتهای داستانی کهن ایرانیان را میآورد و آشکارا و به تأکید می گوید که آنها را از کسانی چون آذر خور مهندس، ابوسعید احمد سگزی مهندس و ابوالفرج ابراهیم زنجانی شنیده است.

باز هم جای پرسش است که وقتی بیرونی دانشمند همروزگار فردوسـی به منزلهٔ یک تاریخنگار و جامعهشناس، روایتهای کهن را که از معاصرانش شـنیده اسـت در کتابش میآورد، آیا دلیلی برای دو دلی و ناباوری نسـبت به این امر داریم که فردوسی حماسهسرانیز در فرایند دستیابی به همهٔ پشتوانهها و خاستگاههای نوشتاری و گفتاری کارش، از جمله به گفتههای چنین کسانی از مردمان روزگارش گوش سپرده باشد؟

پیی تسایی از مراهمای روز کارس کومی شپرکه باست. راویانی که فردوسـی به گفتاورد از خاسـتگاههایش، بهویژه شاهنامهٔ ابونصری و – به احتمال – گاه نیز در اشاره به کسانی که خود بی میانجی، روایتهایی را از ایشان شنیده بوده است، «دهقان»، «سخنگوی دهقان»، «گوینده دهقان»، «پرمایه دهقان»، «دهقـان آموزگار»، «دهقـان دانش پژوه» و مانند آن می خواندشـان و در جاهایی – حتی – به اسـم و رسـم از آنها یاد می کند، در واقع گسـترش بخشان و – به تعبیر دیگر – ویراسـتاران و کامل کنندگان روایتهای نوشـتاری (بهویژه فراهم آوردههای دستگاههای درباری و دینی) بودهاند و نقش عظیمشان را در تدوین حماسهای چنین زنده و پویا و مردمی و داستانهایی بدین گونه رنگین و نگارین و دلپذیر و شورانگیز، نمی توان دستکم گرفت.

بررسی همهٔ پیکرهٔ حماسهٔ ایران و کاوش و ژرفنگری در ساختار این اثر و طیف بسیار گستردهٔ درونمایهها و دیدگاههای آن، به خوبی نشان میدهد که هرگاه آبهای زلال و جوشان چشمهساران روایتهای زبانی مردمی به رود آرام روایتهای نگاشتهٔ رسمی فرو نمی ریخت، داستانهای حماسی ما هم اگر هم در یک مجموعه فراهم می آمد و شکل می گرفت، دست بالا اثری خشک و عبوس و ملال انگیز و تاریخ گونه می شد، هم از آن سان که در بخش سرودهٔ دقیقی و آورده در شاهنامه می بینیم و یا از آن دست که در

کارهای تاریخنگارانی همچون طبری و ثعالبی میخوانیم.» (دوستخواه، ۱۳۸۴: ۸۹– ۸۱)

«چون به نخستین ادوار حیات ملل نظر کنیم می بینیم هیچ ملتی به وجود نیامده و به تحصیل استقلال و تحکیم مبانی ملیت توفیق نیافته است مگر آنکه اعصار و دورههای خطر را گذرانده و به اعمال پهلوانی دست زده باشد و بزرگان و پهلوانانی ازو پدید آمده باشند که در ذهن وی اثری بزرگ بر جای گذارند. این خاطرات مایهٔ ظهور روایاتی گشت که دهان به دهان و سینه به سینه نقل شد و از مجموع آنها تاریخ ملل قدیمه و اولی پدید آمد؛ بدین معنی که آن ملتها به جای تاریخهای مدون و مرتبی که اکنون داریم و در آن بحث و افسانهها آمیخته بود داشتند و از سرگذشت نیاکان خود بدان صورت آگاه بودند.

روایات و حکایات مذکور آخر کار منتهی به تاریخهای مدون گشت و احیاناً بر آنها افزوده شد اما به هر حال روایاتی پراکنده و بی نظم بود که هر قسمتی از آن را کسی به یاد داشت و برای گردآوردن مجموع آنها نهضتی و اقدامـی لازم بود. این کار بزرگ اغلب و نزدیک به تمام موارد به همت کسانی صورت گرفت که به ذکر مفاخر ملی و بیان پهلوانیها و قهرمانیهای نیاکان خویش علاقه داشـتند. نویسـندگان مذکور و پس از ایشان شاعران داستانها و روایات و قطعات پراکندهٔ یاد شده را گردآوری کردند و از آن اثری واحد پدید آوردند ولی همواره و در همه جا کوشیدند که شکل اصلی داستانها محفوظ بماند و در اساس رویات تغییری حاصل نشود.

شاعری که بدین کار خطیر دست میزد اگر صاحب روحی ملی بود و در اثر خود هیچگاه از این روح و معنی دور نمی شد، اثر او به سرعتی تمام میان مردم شهرت می یافت و دهان به دهان می گشت و از آن نسخه ها بر می گرفتند و می پراکندند و راویان به جای نقل و روایات پراکندهٔ پیشین اندک اندک می کردند و بالنتیجه داستان ها و روایات پیشین اندک اندک از میان می رفت و اثری از آن ها در میان مردم بر جای نمی ماند و همین امر همواره مایهٔ اشکال بزرگی در مقایسهٔ این منظومه های حماسی با مأخذ اصلی آن هاست.

اما این قاعدهٔ مسلم و بدیهی است که یک منظومهٔ حماسی ملی تنها در موردی مایهٔ فراموش شدن مأخذ می گردد که با آنها مطابقت کامل داشته باشد؛ به نحوی که با وجود آن حاجتی بدان مأخذ متشتت و نامنظم و غیرفصیح که اغلب محدود به روایات شفاهی است در میان نباشد.» (صفا، ۱۳۸۹: ۱۴ – ۱۲)

دنباله مطلب در وبگاه نشریه